
Partido Proletário
Revolucionário
Internacionalista

8 de março de 2023 - Dia internacional da Mulher Trabalhadora

Por um 8 de Março em defesa  
das reivindicações históricas das mulheres 

trabalhadoras e pelo fim da sociedade  
de classes, fonte de toda opressão

O 8 de março, cuja origem remonta a luta das mulheres no 
início do século XX, é um marco da organização das operárias, 
por um movimento reivindicatório e, portanto, em oposição 
à burguesia e ao Estado. A repressão às marchas de centenas 
de milhares de mulheres, em protesto por melhor salário, 
melhores condições de trabalho e de vida, e pelo direito ao 
voto, é uma das marcas históricas dessa luta, tanto quanto 
o sangue derramado de 146 operárias e operários, em 1911, 
mortas em um incêndio em uma fábrica em Nova York, ou as 
milhares de mulheres, trabalhadoras, que protestaram em 08 
de março de 1917, contra a fome a Primeira Guerra Mundial. 
Essas marcas, cravadas a fogo na luta de classe internacional, 
registraram um passado e devem escrever o nosso presente, 
já que, após mais de cem anos, a condição da mulher 
trabalhadora se deteriora cada vez mais. A dívida insolvente 
do capitalismo com as mulheres se avoluma, nas curvas 
ascendentes das estatísticas frias da violência, da miséria, 
da fome. Estatísticas que expõem o grito surdo de milhões 
violadas, mutiladas, e que tombaram nas covas, a meio palmo 
da opressão e exploração de classe, de um sistema produtivo 
bárbaro e em decadência. 

No mundo, uma em cada quatro mulheres jovens – de 15 
a 24 anos – sofreu algum tipo de violência, apontam os dados 
da OMS, de 2000 a 2018. Os principais agentes da agressão: 
parceiros ou outro familiar. De todas as mulheres abusadas 
sexualmente, independentemente da idade, apenas 6% o foram 
por pessoas desconhecidas. Os países mais pobres concentram 
os maiores valores absolutos e relativos da violência. Apenas 
em 2021, 45 mil mulheres ou meninas foram mortas, por seus 
parceiros ou por outro familiar, segundo a ONU. Esse número 
equivale a 56% do total de mulheres assassinadas nesse ano. 
As regiões onde mais se concentrou o número de assassinatos 
de mulheres, por companheiros ou parentes, novamente 
foram os países mais pobres, em particular na África e na Ásia. 
A ocorrência de aborto em escala mundial soma 55 milhões, 
entre 2010 e 2014. Destes, 45% de forma insegura. Assim, mais 
uma vez, África, Ásia e América Latina concentram 97% dos 
abortos irregulares – dados da OMS. Segundo relatório da OIT, 
publicado em setembro de 2022, as mulheres ganham em 
média 20% a menos, comparado aos homens, na execução 
da mesma função. Ainda segundo a OIT, em seus dados de 
2018, 48,5% das mulheres compõe a força de trabalho mundial, 
enquanto a taxa masculina é de 75%, o que demonstra que o 
desemprego tem impacto maior entre as mulheres.

A realidade brasileira reflete as tendências mundiais da 
violência à mulher, assumindo a quinta colocação do chamado 
“feminicídio”, como tipifica a legislação. Em 2022, foram 
18,1 milhões de mulheres agredidas. Somente no primeiro 

semestre, foram 699 mulheres assassinadas por seus parceiros 
ou ex-parceiros. Em média, 4 mortes por dia, perfazendo o 
maior número já registrado. Segundo o ministério dos Direitos 
Humanos e da Cidadania, em 2022, cerca de 70% das mulheres 
assassinadas, por seus companheiros ou ex-companheiros, 
nunca passaram pela rede de proteção governamental. 
Segundo o 16º Anuário Brasileiro de Segurança Pública – 
cujos dados de 2021 foram comparados com os de 2020 –, a 
violência à mulher somou 230,8 mil agressões por violência 
doméstica (aumento de 0,6%); 597,6 mil ameaças (aumento 
de 3,3%); 619,3 mil chamadas ao 190 (aumento de 4%); 370,2 
mil medidas protetivas de urgência concedidas (aumento de 
13%); 66.020 estupros (aumento de 4,2%), sendo que 75,5% das 
vítimas eram vulneráveis, em que 61,3% tinham menos de 13 
anos de idade, e, em 79,6% dos casos, o autor do estupro era 
conhecido da vítima. Os casos de assédio somaram 4,9 mil 
(aumento de 2,3%), e importunação sexual 19,2 mil (aumento 
de 9%). Foram 1.341 mulheres assassinadas, sendo que 65,6% 
ocorreram dentro de casa. Dessas mulheres, 62% eram negras 
e, em 81,7% dos casos, o crime foi executado por companheiros 
ou ex-companheiros. 

Uma análise estatística mais crua dos dados acima 
permite concluir que a violência à mulher tem aumentado, 
mundialmente. O assassinato de mulheres, pelo que se tipifica 
como feminicídio, já se apresenta como a principal causa de 
morte. A permanente condenação do aborto não impede a 
sua realização, mas se impõe como navalha às milhões que 
recorrem a procedimentos abortivos inseguros. Os óbitos 
maternos, em função disso, variam em ritmos crescentes, 
imitando o próprio crescimento do número de abortos em 
si. A camada social mais atingida pela violência é a mulher 
pobre, fato que explica a concentração dos casos de agressão, 
estupro, homicídio e aborto ser nos países pobres. A atual 
desigualdade salarial feminina demarca a continuidade, há 
quase trezentos anos, da reincorporação da mulher às forças 
produtivas em condições inferiores, comparadas às do homem. 
Tal fato corrobora para a igualmente contínua violência, uma 
vez que há uma relação diretamente proporcional entre esta 
e a condição econômica. O principal agressor é membro da 
família, em caráter duradouro ou circunstancial. Assim 
sendo, as desigualdades salariais se processam no interior 
das relações familiares, submetidas, portanto, às questões de 
sustento dos integrantes da família. No Brasil, a particularidade 
histórica escravista determinou a convergência da pobreza e a 
marginalização da população negra. Em decorrência disso, o 
setor social feminino sobre o qual incide majoritariamente a 
violência é a mulher negra. Ademais, as tendências mundiais 
da opressão à mulher refratam na realidade brasileira.

ppri.partido@proton.me // correntesindicalmarxistaglora@proton.me // csmlora.sinpeem@proton.me // correnteestudantilmarxistaglora@proton.me



Percebe-se que os laços econômicos são fundamentais 
para se entenderem as causas da opressão à mulher, uma 
condição que perpassa todas as sociedades de classe, e que 
no capitalismo assume formas particulares, a começar pela 
reincorporação da mulher às forças sociais produtivas, mas o 
fazendo sem, contudo, abolir sua condição de escrava do lar, 
na medida em que o Estado burguês não assume as tarefas 
domésticas, por meio de lavanderias e restaurantes coletivos, 
além de creches em número para atendimento universal, 
como parte da seguridade à maternidade. Mantendo-se 
presa ao lar, sua reincorporação se apresenta limitada, como 
contribuidora menor ao quantum necessário à manutenção e 
reprodução da força de trabalho humana. O maior provedor 
– e em muitos casos o único – do sustento familiar continuou 
sendo o homem, fato que se reforça nos países mais atrasados. 
A dependência financeira a subjuga. O retorno à condição de 
força social produtiva e a permanência da obrigação com as 
tarefas domésticas são os elementos da contradição interna 
do problema feminino na sociedade capitalista. A prevalência 
como fator determinante desta àquele escrevem o destino 
da mulher, por guardar consigo as raízes da opressão como 
expressão de relações de propriedade dos meios de subsistência, 
hoje manifestadas no salário e demais condições de trabalho 
mais rebaixadas que as dos homens. A permanência das 
obrigações do lar e a subordinação à família – comuns aos 
demais modos de produção que fundamentam as sociedades 
de classe – no seio das relações capitalistas de produção, 
elevou a opressão à mulher a patamares possivelmente 
jamais vistos. A combinação do trabalho na produção social 
com o trabalho no lar condicionou a mulher proletarizada 
às múltiplas jornadas; e o crescente rebaixamento geral do 
valor da força de trabalho forçou o aumento da dependência 
ao homem e à família de modo geral, para garantir o sustento 
de si e dos filhos. O que, consequentemente, intensificou a 
imposição das garantias da paternidade do filho, que no caso 
da mulher proletária, é menos por causa da herança entregue 
num futuro, e mais pelo sustento imediato, em condições 
cada vez mais menos favoráveis. 

A burguesia, no entanto, oculta as relações entre o 
parentesco e o fator econômico de dependência familiar. Esses 
dois elementos são dissociados, como medida profilática 
na defesa da instituição “família”, a célula econômica por 
onde se capilariza o controle ideológico da burguesia. A 
informação isolada do principal agressor ser o parceiro, ex-
parceiro ou outro familiar, assim como as desigualdades de 
emprego e salário, não passam de constatações factuais, que 
servem à construção ideológica de que a causa da opressão à 
mulher seria cultural, traduzida nas bandeiras de: “violência 
de gênero”, “mulher agredida por ser mulher”, “cultura do 
machismo”, “masculinidade tóxica”, hasteadas a todo lustre 
pelas instituições do imperialismo, fartamente financiadas 
pelo capital financeiro, e pelo feminismo burguês. A “sagrada” 
família é a fonte da unidade pela dependência, e é a separação 
em decorrência dos conflitos gerados pela dependência. A 
burguesia preserva a família, porque ela oculta e minimiza os 
efeitos da exploração. Os desastres dessa unidade econômica 
precisam ser silenciados, pela contenção na divulgação 
dos fatos, ou pela distorção e deformação da realidade. A 
burguesia não mais se furta a divulgar as estatísticas, tal é 
o estágio do desenvolvimento da opressão à mulher. Mas, o 
faz na condição em que o silêncio omissivo se mostra um 
instrumento esgotado na contenção social. A burguesia não 
mais transformará o quadro de violência em paz, mas dará 
o seu conteúdo à violência. Ao subtrair ideologicamente 
as relações de produção e de propriedade do problema de 
opressão à mulher, a burguesia converte a forma como se dá 
a opressão em conteúdo da opressão. A opressão em geral, e, 
principalmente, a violência em particular, assume a forma 

de um conflito entre homens e mulheres, mas o conteúdo da 
opressão é de classe. 

A sobreposição do homem à mulher não é própria desta 
ou daquela cultura. Ela é um padrão social mundial, que varia 
de grau, conforme o nível de desenvolvimento das forças 
produtivas de cada país, o que indica que a opressão à mulher 
é parte da estrutura de funcionamento do capitalismo, assim 
como o foi em todas as demais sociedades divididas em classes. 
A opressão à mulher originou-se da propriedade privada dos 
meios de produção; da transição da família matriarcal de 
um modo de produção e apropriação coletivos, para a família 
patriarcal, de produção e apropriação privados. A ideologia 
burguesa distorce e deforma a relação de opressão, para negar 
seu fundamento estruturado na propriedade privada dos meios 
de produção, advogando, assim, em favor da preservação de seu 
poder, construído e sustentado na exploração e nas diferentes 
formas de opressão, incluindo a sobre a mulher. Lança aos 
quatro ventos o “empoderamento”, como solução ao problema 
da mulher, mas encobre que o “empoderar” não é uma medida 
de efeito universal. Casa perfeitamente com o ideário burguês 
da ascensão social, cuja roupagem democrática mascara o 
incentivo à exploração e opressão da mulher pela mulher. 
As políticas públicas protetivas, educativas e coercitivas 
transbordam ineficácia, mas são sustentadas discursivamente, 
na mesma medida em que se busca sustentar a ilusão no 
regime democrático, assegurando que as mulheres vejam 
e recorram tão somente ao Estado como o “poder público”, 
responsável e capacitado na preservação do bem-estar social. 
Nenhum governo burguês (seja ele qual for) será capaz de 
responder efetivamente à opressão sobre a mulher.

A burguesia defende a responsabilização individual do 
homem que agride, de modo a encobrir a responsabilidade 
coletiva da sociedade burguesa, que formou esse homem, cujas 
práticas deploráveis e animalescas refletem a decomposição 
do modo de produção capitalista, condição essa irreversível e 
irreformável. A burguesia não é capaz de proteger e fazer justiça 
à mulher violada, mutilada e jogada às traças da miséria e da 
fome. A defesa da mulher está na luta contra a burguesia. Está 
em se levantar hoje, por um salário-mínimo vital (que a mulher 
consiga pagar as contas e cuidar de seus filhos sem depender 
de ninguém); por reajuste salarial real (escala móvel de 
reajuste, de acordo com a inflação medida pelas organizações 
dos trabalhadores); pelo fim da desigualdade salarial (trabalho 
igual, salário igual). Está em se levantar por emprego a todos 
(escala móvel das horas de trabalho – redução da jornada de 
forma a que todos tenham trabalho, sem redução salarial); 
pela defesa da maternidade: a) com a construção de creches 
e escolas a todas as crianças, b) com a licença maternidade 
definida pelas mulheres trabalhadoras. Está em se levantar 
para defender a legalização do aborto; defendendo saúde 
pública universal. Está em lutar para pôr abaixo a reforma 
trabalhista e da Previdência; lutar por moradia digna, segura, 
com eletricidade, água encanada e com esgoto instalado; 
lutar para que o Estado assuma a construção de restaurantes 
e lavanderias coletivos; lutar para que a mulher proletária e 
seus filhos possam ter lazer, possam praticar esporte, possam 
desenvolver todas as suas potencialidades, podadas, ao serem 
jogados nos bairros periféricos em ruínas. 

A libertação da mulher não será dada pelo capitalismo, será 
iniciada se arrancada das entranhas da burguesia, quando 
a classe operária, e o conjunto dos explorados, constituídos 
por mulheres e por homens, se levantarem para destruir o 
Estado burguês, e erguer seu poder próprio, a ditadura do 
proletariado. A luta contra a propriedade privada é a escola 
da futura igualdade entre homens e mulheres. A libertação da 
mulher será fruto da luta pelo socialismo, e sua luta é agora 
por reivindicações próprias e históricas que a fazem se chocar 
contra o Estado, seus governos e os capitalistas!  


